TRADISI SLAMETAN DAN TAHLILAN: ANALISIS NILAI SOSIAL-EKONOMI DALAM
PERSPEKTIF ISLAM

Musa Al Kadzim?, Abdul Fatah?
L2 Universitas Jember, Indonesia
e-mail: musa.alkadzim@mail.unej.ac.id, abdulfatah.feb@unej.ac.id

ABSTRACT

The traditions of slametan and tahlilan are integral elements of Javanese religious culture
that emerged through a long process of acculturation between Islamic teachings and local
values. These practices function not only as spiritual rituals but also as social mechanisms
that strengthen solidarity, communal cohesion, and social balance among community
members. This study aims to comprehensively analyze the social and economic values
embedded in the traditions of slametan and tahlilan and to examine them from an Islamic
perspective. The research employs a library study method by reviewing relevant literature,
including books, journal articles, and previous studies. The findings indicate that slametan
and tahlilan contribute significantly to maintaining social harmony by reinforcing
cooperation, equality, and community cohesion. Moreover, these traditions stimulate local
economic activities through the provision of food, catering services, and the involvement of
micro-businesses. The economic values that arise are redistributive in nature and align with
Islamic principles of charity (sadaqah), almsgiving (infaq), and mutual assistance (ta‘awun).
This study recommends preserving these traditions in a proportional manner by
emphasizing their spiritual and social dimensions so that they remain relevant and continue
to bring benefit to society.

Keywords: Slametan, Tahlilan, Local Wisdom, Islamic Tradition

ABSTRAK

Tradisi slametan dan tahlilan merupakan bagian penting dari budaya keagamaan
masyarakat Jawa yang lahir dari proses akulturasi antara ajaran Islam dan nilai-nilai lokal.
Praktik ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual spiritual, tetapi juga sebagai mekanisme
sosial yang memperkuat solidaritas, kebersamaan, dan keseimbangan hubungan antar
warga. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara komprehensif nilai sosial dan
ekonomi yang terkandung dalam tradisi slametan dan tahlilan serta meninjaunya dari
perspektif Islam. Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan menelaah berbagai
literatur relevan, mulai dari buku, artikel jurnal, hingga penelitian terdahulu. Hasil kajian
menunjukkan bahwa slametan dan tahlilan memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga
harmoni sosial melalui penguatan gotong royong, kesetaraan, dan kohesi komunitas.
Selain itu, tradisi ini juga mendorong aktivitas ekonomi lokal melalui penyediaan
konsumsi, jasa katering, hingga pelibatan usaha mikro masyarakat. Nilai ekonomi yang
muncul bersifat redistributif dan selaras dengan prinsip sedekah, infak, serta ta‘awun
dalam Islam. Penelitian ini merekomendasikan perlunya pelestarian tradisi secara
proporsional, dengan menekankan nilai spiritual dan sosialnya agar tetap relevan dan
membawa kemaslahatan bagi masyarakat.

Kata Kunci: Slametan, Tahlilan, Kearifan lokal, Tradisi Islam

26


mailto:musa.alkadzim@mail.unej.ac.id

PENDAHULUAN

Budaya merupakan bagian integral dari kehidupan manusia yang mencerminkan
sistem nilai, kepercayaan, dan perilaku suatu masyarakat (Hasan et al.,, 2018). Dalam
konteks masyarakat Indonesia, budaya dan agama tidak dapat dipisahkan karena
keduanya saling berinteraksi dalam membentuk identitas sosial. Islam sebagai agama
mayoritas di Indonesia memiliki peran besar dalam mempengaruhi dan mengarahkan
budaya lokal, namun dalam prosesnya juga mengalami asimilasi dengan tradisi setempat.
[slam datang bukan untuk mengerdilkan agama lainnya, tetapi Islam mengharapkan
perdamaian tanpa mengusik ketenangan dalam beragama. Islam sebagai agama yang
rahmatan lil alamin harus selalu hadir dengan cara berdamai dalam beragama tanpa
harus memojokkan dan mencemooh agama satu dengan agama lainnya sehingga
dapat tercipta keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat (Hidayat & Al Kadzim,
2022). Salah satu bentuk konkret dari pertemuan antara ajaran Islam dan budaya lokal
ialah tradisi slametan dan tahlilan, yang hingga kini masih hidup dan dijalankan oleh
sebagian besar umat Muslim di Indonesia, khususnya di wilayah Jawa dan sekitarnya.

Slametan dan tahlilan bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan juga simbol sosial
yang menggambarkan solidaritas, kebersamaan, dan rasa syukur. Dalam tradisi slametan,
masyarakat berkumpul untuk berdoa bersama, membaca tahlil, dan menikmati hidangan
yang disediakan oleh tuan rumah. Aktivitas ini mempererat hubungan sosial antar warga
dan meneguhkan nilai gotong royong sebagai karakter khas masyarakat Indonesia. Di sisi
lain, Tahlilan sering dipahami sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur dan sarana
memohon doa bagi orang yang telah wafat. Dengan demikian, keduanya menjadi sarana
spiritual dan sosial yang memiliki makna mendalam bagi umat Islam di Indonesia.

Meski demikian, keberadaan slametan dan Tahlilan kerap menjadi perdebatan di
kalangan umat Islam. Sebagian kelompok menilai praktik ini sebagai bentuk bid‘ah yang
tidak memiliki dasar kuat dalam sunah Nabi, sementara kelompok lain menganggapnya
sebagai bentuk ekspresi budaya Islam Nusantara yang sah selama tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip syariah. Perbedaan pandangan tersebut menggambarkan
dinamika pemikiran Islam yang kaya dan menunjukkan bahwa Islam di Indonesia
memiliki corak keberagamaan yang kontekstual, moderat, dan akomodatif terhadap nilai-
nilai lokal.

Berdasarkan perspektif sosial, tradisi slametan dan tahlilan memiliki peran
signifikan dalam menjaga harmoni sosial. Kegiatan ini menjadi ajang pertemuan warga
lintas kelas sosial, memperkuat ikatan emosional, serta menumbuhkan rasa empati antar

anggota masyarakat. Tidak hanya sekadar ritual, tetapi juga wadah pembelajaran moral

27



dan sosial. Nilai-nilai seperti kebersamaan, saling membantu, dan tolong-menolong
tumbuh melalui praktik tersebut. Dalam hal ini, slametan dan Tahlilan berfungsi sebagai
media pendidikan sosial yang menanamkan karakter religius dan kolektif dalam
kehidupan masyarakat.

Selain nilai sosial, terdapat pula aspek ekonomi yang menarik untuk dikaji dari
tradisi ini. Persiapan Slametan dan Tahlilan melibatkan aktivitas ekonomi yang cukup luas,
mulai dari pembelian bahan makanan, penyediaan jasa katering, hingga penggunaan
tenaga kerja lokal. Aktivitas tersebut secara tidak langsung menggerakkan roda ekonomi
masyarakat di tingkat akar rumput. Di sinilah terlihat bagaimana tradisi keagamaan tidak
hanya berdampak spiritual, tetapi juga ekonomi, melalui prinsip berbagi rezeki dan
pemerataan manfaat.

Dalam perspektif Islam, nilai-nilai sosial dan ekonomi seperti kebersamaan
(ukhuwah), tolong-menolong (ta‘awun), serta sedekah dan keberkahan (barakah)
merupakan prinsip yang sangat dijunjung tinggi. Tradisi slametan dan tahlilan, apabila
dipahami dengan benar, dapat menjadi manifestasi nyata dari nilai-nilai tersebut.
Makanan yang dibagikan dalam acara slametan, misalnya, bukan hanya simbol syukur,
tetapi juga bentuk sedekah yang mempererat hubungan sosial dan menumbuhkan
keberkahan dalam kehidupan masyarakat. Hal ini sejalan dengan ajaran Islam tentang
pentingnya menjaga keseimbangan antara ibadah ritual dan ibadah sosial.

Secara historis, slametan dan Tahlilan berakar dari proses Islamisasi Nusantara yang
berlangsung secara damai dan akomodatif. Para ulama dan wali penyebar Islam di Jawa,
seperti Walisongo, menggunakan pendekatan kultural dalam menyampaikan ajaran Islam.
Mereka tidak serta-merta menghapus tradisi lama, tetapi mengislamkan makna dan
praktiknya agar sesuai dengan ajaran tauhid (Pianto & Yusuf, 2024). Pendekatan ini
dikenal sebagai pribumisasi Islam, yaitu upaya untuk menanamkan nilai Islam tanpa
menolak identitas budaya lokal. Dari proses inilah lahir bentuk-bentuk tradisi Islam khas
Indonesia, termasuk slametan dan tahlilan.

Dalam konteks sosial-ekonomi modern, tradisi slametan dan tahlilan tetap relevan.
Masyarakat modern cenderung mengalami individualisme dan fragmentasi sosial akibat
arus globalisasi dan kapitalisme. Tradisi keagamaan seperti slametan berfungsi sebagai
perekat sosial yang mengembalikan semangat kebersamaan dan solidaritas dalam
komunitas. Selain itu, dalam kerangka ekonomi Islam, kegiatan berbagi makanan dan
sedekah yang menyertai tradisi ini juga merupakan bentuk redistribusi ekonomi yang

selaras dengan prinsip keadilan sosial dan kesejahteraan umat.(Nabila et al., 2025)

28



Namun demikian, pelaksanaan tradisi ini juga tidak lepas dari tantangan dan
penyimpangan nilai. Di beberapa kasus, slametan dan tahlilan dapat menjadi beban
ekonomi bagi keluarga yang kurang mampu karena tuntutan sosial untuk menyajikan
hidangan besar. Fenomena ini menunjukkan perlunya pemahaman ulang terhadap esensi
tradisi agar nilai spiritual dan sosialnya tetap terjaga tanpa menimbulkan kemudaratan.
Dalam konteks inilah analisis Islam terhadap nilai sosial dan ekonomi menjadi penting
untuk menempatkan tradisi secara proporsional dan maslahat.

Kajian terhadap budaya slametan dan tahlilan dari perspektif Islam tidak hanya
penting untuk memahami praktik keagamaan masyarakat, tetapi juga untuk melihat
bagaimana ajaran Islam diterapkan dalam kehidupan nyata. Islam sebagai agama
rahmatan lil ‘alamin mengajarkan keseimbangan antara aspek ibadah dan muamalabh,
antara spiritualitas dan sosialitas. Tradisi lokal seperti slametan dan tahlilan merupakan
salah satu wujud nyata bagaimana umat Islam di Indonesia mengintegrasikan nilai-nilai
keislaman ke dalam kehidupan sehari-hari melalui bentuk budaya yang penuh makna.

Dalam konteks akademik, penelitian dan kajian mendalam tentang nilai sosial-
ekonomi dalam budaya keagamaan menjadi kontribusi penting bagi pengembangan ilmu
sosial Islam. Dengan menganalisis praktik slametan dan tahlilan melalui lensa maqashid
syariah dan nilai-nilai sosial Islam, kita dapat memahami bagaimana budaya dapat
menjadi sarana dakwah kultural sekaligus instrumen pembangunan sosial-ekonomi umat.
Pendekatan ini juga membuka ruang bagi integrasi ilmu sosial dan keagamaan yang
kontekstual dan aplikatif.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji budaya
slametan dan tahlilan secara komprehensif dengan menyoroti nilai sosial dan ekonomi
yang terkandung di dalamnya, serta meninjau keduanya dari perspektif Islam.
Pembahasan akan diarahkan pada pemahaman bahwa tradisi keagamaan lokal bukanlah
penghalang bagi kemurnian ajaran Islam, melainkan dapat menjadi wahana aktualisasi
nilai-nilai Islam dalam konteks budaya Nusantara. Dengan demikian, slametan dan tahlilan
dapat dipandang sebagai bentuk harmoni antara Islam dan budaya lokal yang memberikan

kontribusi positif bagi kehidupan sosial dan ekonomi masyarakat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research), yaitu pendekatan
yang dilakukan melalui pengumpulan data dengan menelaah, memahami, serta mengkaji
berbagai teori dan literatur yang relevan dengan topik penelitian. Data dalam penelitian

ini dihimpun dengan menelusuri, memilih, dan merekonstruksi informasi dari berbagai

29



referensi, seperti buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian terdahulu. Seluruh bahan
pustaka yang diperoleh kemudian dianalisis secara kritis dan mendalam untuk
memastikan kesesuaiannya serta mendukung argumentasi dan proposisi yang diajukan

dalam penelitian ini.(Adlini et al., 2022)

HASIL DAN PEMBAHASAN/ RESULTS AND DISCUSSION

A. Asal-usul Budaya Slametan dan Tahlilan

Bagi masyarakat Jawa, kehidupan di dunia ini dianggap hanya sebagai persinggahan
sementara. Pandangan ini tergambar dalam ungkapan “mampir ngombe”, yang berarti
beristirahat sejenak untuk minum di tengah perjalanan jauh. Hidup dipahami sebagai
sesuatu yang singkat dan penuh makna, sehingga harus dijalani dengan kesadaran
spiritual. Keyakinan ini menjadikan orang Jawa selalu mengaitkan kehidupannya dengan
dimensi ketuhanan dan spiritualitas.(Pianto & Yusuf, 2024)

Sebagai perwujudan dari pandangan hidup tersebut, masyarakat Jawa
melaksanakan berbagai bentuk ritual yang berkaitan dengan perjalanan hidup manusia.
Sejak masih berada dalam kandungan hingga meninggal dunia, setiap fase kehidupan
disertai upacara dan doa tertentu. Ritual-ritual ini menjadi sarana bagi orang Jawa untuk
menjaga keseimbangan antara kehidupan lahir dan batin, antara manusia dan Sang
Pencipta, serta antara manusia dengan alam semesta.(Pianto & Yusuf, 2024)

Filosofi hidup orang Jawa yang menekankan keseimbangan spiritual ternyata sejalan
dengan nilai-nilai yang diajarkan oleh Islam. Dalam Islam, ibadah ritual seperti salat,
puasa, zakat, dan haji merupakan perintah langsung dari Allah yang berfungsi sebagai
bentuk pengabdian. Karena kesamaan orientasi spiritual inilah, ketika Islam masuk ke
tanah Jawa, terjadi proses pertemuan budaya yang harmonis. Akulturasi pun tak
terelakkan, bahkan dalam beberapa hal terjadi sinkretisasi yang melahirkan tradisi
keagamaan khas Jawa.(Pianto & Yusuf, 2024)

Indonesia dikenal sebagai bangsa yang kaya akan keberagaman. Setiap daerah
memiliki suku, bahasa, dan tradisi yang berbeda-beda. Keanekaragaman ini merupakan
karunia yang perlu dijaga dan dihargai. Salah satu bentuk rasa syukur terhadap anugerah
ini adalah dengan mempelajari dan meneliti berbagai tradisi yang hidup di masyarakat,
agar kita memahami makna dan nilai luhur yang terkandung di dalamnya.

Dari sekian banyak kebudayaan di Nusantara, tradisi Jawa memiliki karakteristik
tersendiri. Namun, banyak aspek dalam budaya Jawa yang belum sepenuhnya terungkap

secara mendalam, terutama mengenai asal-usul tradisi tertentu seperti slametan.

30



Minimnya penelitian dan dokumentasi yang komprehensif menyebabkan tradisi ini sering
dianggap sekadar kebiasaan turun-temurun tanpa diketahui akar sejarahnya secara pasti.

Upaya menelusuri asal mula tradisi slametan menemui kendala karena sumber-
sumber sejarahnya tersebar dalam berbagai potongan cerita atau nukilan. Fragmen-
fragmen ini terdapat pada berbagai periode kehidupan masyarakat Jawa, mulai dari zaman
prasejarah, masa pengaruh Hindu-Buddha, hingga masa Islamisasi. Oleh karena itu,
rekonstruksi historis perlu dilakukan untuk memahami perkembangan tradisi ini secara
utuh dan berkesinambungan.(Awalin, 2018)

Para ahli budaya Jawa umumnya bersepakat bahwa cikal bakal tradisi slametan
berawal dari sistem kepercayaan kuno masyarakat Jawa yang disebut kapitayan. Sistem ini
menempatkan kepercayaan sebagai inti dari kehidupan spiritual masyarakat. Selain itu,
kapitayan merupakan bentuk kepercayaan asli masyarakat Jawa sebelum datangnya
pengaruh agama-agama besar dari luar.(Pianto & Yusuf, 2024)

Pada masa prasejarah, kepercayaan masyarakat Jawa terbagi menjadi dua bentuk
utama, yaitu animisme dan dinamisme (Awalin, 2018). Dalam kepercayaan animisme,
mereka meyakini bahwa setiap benda, tumbuhan, hewan, dan manusia memiliki roh yang
dapat membawa pengaruh baik atau buruk. Untuk menjaga keharmonisan dengan roh-roh
tersebut, mereka melakukan upacara penyembahan dan memberikan sesaji di tempat-
tempat yang dianggap sakral seperti pohon besar, batu besar, atau sumber air. Ritual-ritual
inilah yang kemudian menjadi embrio dari tradisi slametan.(Pianto & Yusuf, 2024)

Sementara itu, dalam kepercayaan dinamisme, masyarakat Jawa mempercayai
bahwa setiap benda memiliki kekuatan gaib yang dapat mempengaruhi kehidupan.
Mereka melakukan berbagai praktik spiritual untuk meningkatkan kekuatan batin, seperti
mutih (berpantang makan selain nasi putih), ngasrep (makan makanan tawar), dan pati
geni (tidak makan, tidak tidur, dan tidak melihat cahaya). Selain itu, benda-benda bertuah
seperti keris, tombak, dan batu akik digunakan sebagai simbol kekuatan spiritual dan
perlindungan diri.(Pianto & Yusuf, 2024)

Ketika pengaruh Hindu-Buddha mulai masuk ke Nusantara, masyarakat Jawa
mengalami transformasi kepercayaan. Mereka mulai mengenal sistem religius yang lebih
terorganisir dan ajaran tentang hubungan manusia dengan dewa-dewa. Nilai-nilai lama
tidak ditinggalkan, melainkan disesuaikan dan dilebur dengan ajaran baru. Konsep mukso,
yaitu melebur dengan Tuhan, menjadi puncak spiritualitas yang diyakini. Raja dianggap
sebagai penjelmaan dewa yang memiliki kekuatan kosmis, dan kedekatan dengan raja

diyakini membawa ketenteraman bagi rakyatnya.(Pianto & Yusuf, 2024)

31



Gelombang berikutnya datang dengan masuknya Islam ke tanah Jawa. Para penyebar
Islam yang dikenal sebagai Walisongo membawa ajaran Islam dengan pendekatan yang
lembut dan penuh kebijaksanaan. Sebagian ahli berpendapat bahwa para wali berasal dari
Gujarat dan Persia, daerah yang kental dengan tradisi tasawuf. Oleh karena itu, ajaran
Islam yang dibawa ke Jawa pun bercorak sufistik, yang menekankan kedamaian batin dan
pendekatan spiritual.(Awalin, 2018)

Teori tentang peran kaum sufi dalam penyebaran Islam di Jawa dikemukakan oleh
sejumlah sarjana, seperti Johns dan Fatimi. Mereka menjelaskan bahwa keberhasilan para
sufi dalam mengislamkan masyarakat Nusantara disebabkan oleh kemampuan mereka
menyesuaikan Islam dengan budaya lokal tanpa menghapus tradisi yang sudah ada. Proses
[slamisasi ini berlangsung damai, menghasilkan perpaduan antara ajaran Islam dan
budaya Jawa yang kemudian dikenal sebagai sinkretisasi.(Pianto & Yusuf, 2024)

Sebelum datangnya Islam, masyarakat Jawa mengenal ritual Molimo atau
Panchamakara, sebuah upacara yang dilakukan secara melingkar di ruang terbuka.
Melalui pendekatan dakwah yang cerdas, Walisongo, yaitu khususnya Sunan Bonang dan
Sunan Ampel, yang telah mengislamkan tradisi tersebut tanpa menghilangkan bentuk
dasarnya. Unsur persembahan diganti dengan makanan halal seperti tumpeng, ayam, dan
teh manis, sementara mantra diganti dengan bacaan tahlil dan ayat-ayat Al-Qur’an. Dari
proses inilah lahir tradisi slametan yang dikenal masyarakat Jawa hingga kini: sebuah
ritual sosial-keagamaan yang mencerminkan perpaduan harmonis antara nilai-nilai Islam
dan warisan budaya lokal.(Pianto & Yusuf, 2024)

B. Budaya Slametan dan Tahlilan dalam Konteks Sosial Keagamaan

Istilah slametan berasal dari kata slamet (Arab: salamah) yang bermakna
keselamatan, kebahagiaan, dan ketenteraman. Makna “selamat” di sini menunjuk pada
keadaan terbebas dari segala bentuk kejadian yang tidak diinginkan. Clifford Geertz
mengartikan slamet sebagai gak ana apa-apa (tidak ada apa-apa), atau lebih tepatnya
“tidak akan terjadi apa-apa” pada siapa pun. Konsep ini kemudian diwujudkan melalui
praktik-praktik slametan yang menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat
Jawa.(Subgqi et al,, 2018, p. 148)

Slametan merupakan kegiatan komunal yang sering digambarkan para etnografer
sebagai pesta ritual, baik di tingkat rumah tangga maupun masyarakat desa, dengan skala
yang bervariasi, mulai dari tedak siti (upacara pertama kali menginjak tanah), mantu
(perkawinan), hingga peringatan tahunan bagi roh penjaga. Tujuan utama slametan
adalah mempertegas dan memperkuat tatanan sosial budaya, sekaligus sebagai sarana

menolak bala atau kekuatan negatif. Dalam tradisi ini, yang menjadi inti bukan sekadar

32



acara makan bersama, melainkan berkat, yaitu makanan yang dibawa pulang dan diyakini
memiliki berkah atau kekuatan spiritual tersendiri.(Subqi et al., 2018, p. 148)

Selain berfungsi sebagai upacara sosial dan budaya, slametan juga diselenggarakan
ketika seseorang memiliki niat atau hajat tertentu. Misalnya saat akan membangun atau
pindah rumah, mengadakan pesta pernikahan, atau menyambut kehamilan anak
pertama.(Naafi & Amika, 2019)

Setiap pelaksanaan slametan mengandung doa dan harapan agar segala urusan
berjalan lancar serta terhindar dari hal-hal yang tidak diinginkan.(Wibowo et al., 2025)
Tradisi ini mencerminkan hubungan erat antara spiritualitas dan aktivitas kehidupan
sehari-hari masyarakat Jawa.

Selain itu, slametan juga dilakukan untuk memperingati anggota keluarga yang
telah meninggal dunia. Rangkaian peringatannya dilakukan pada hari ke-7, ke-40, ke-100,
setahun, hingga seribu hari setelah wafatnya seseorang. Dalam pelaksanaannya, slametan
jenis ini biasanya diiringi dengan pembacaan dzikir dan doa-doa thayyibah yang dikenal
sebagai tahlil, sehingga tradisi ini kemudian lebih populer disebut dengan istilah tahlilan.
(Satimin et al.,, 2021; Sumardi, 2021)

Nurcholish Madjid mengemukakan pandangan bahwa kalangan santri memang
menolak banyak unsur adat Jawa, namun tetap mempertahankan sebagian tradisi tertentu
dengan memberikan nuansa keislaman di dalamnya. Salah satu tradisi yang tetap
dipertahankan adalah slametan, terutama yang berkaitan dengan acara mendoakan orang
yang telah meninggal dunia. Tradisi ini meliputi berbagai tahapan peringatan, seperti
slametan tiga hari, tujuh hari, empat puluh hari, setahun (pendak), hingga seribu hari
setelah kematian. Selain itu, keluarga juga dapat menyelenggarakan haul sebagai bentuk
penghormatan dan doa untuk arwah yang telah tiada.(Madjid, 1997, p. 37)

Dalam pelaksanaannya, slametan tersebut biasanya disertai dengan pembacaan
tahlil, yaitu rangkaian zikir dan doa berbahasa Arab yang berpusat pada kalimat laa ilaaha
illallah. Tujuannya adalah memohonkan kebahagiaan dan ketenangan bagi ruh orang yang
telah meninggal. Namun, praktik mengirimkan pahala bacaan tersebut kepada arwah
kerap menimbulkan perdebatan, terutama di kalangan kaum reformis, yang
menganggapnya sebagai bentuk amalan yang tidak sepenuhnya sesuai dengan ajaran
[slam murni.(Madjid, 1997, p. 37)

Kelestarian tradisi slametan mencerminkan kuatnya ikatan sosial dalam
masyarakat. Melalui kegiatan ini, tercipta rasa kebersamaan dan kesetaraan di antara
warga, karena setiap orang diperlakukan sama tanpa melihat perbedaan status sosial

(Subqietal,, 2018, p. 149). Saat duduk bersama dalam slametan, tidak ada yang dipandang

33



lebih tinggi atau lebih rendah, semuanya bersatu dalam suasana kekeluargaan dan
kebersamaan yang hangat.

Selain memperkuat hubungan sosial, slametan juga memberikan dampak
psikologis yang positif bagi masyarakat. Kegiatan ini menumbuhkan rasa tenang,
seimbang secara emosional, serta keyakinan akan perlindungan dari berbagai musibah
dan malapetaka (Subqi et al., 2018, p. 149). Dengan demikian, slametan tidak hanya
berfungsi sebagai ritual keagamaan atau budaya, tetapi juga sebagai sarana menjaga
harmoni sosial dan ketenteraman batin dalam kehidupan masyarakat Jawa.

C. Nilai Sosial dalam Budaya Slametan dan Tahlilan

Slametan merupakan salah satu tradisi budaya Jawa yang sarat dengan nilai sosial
dan spiritual. Ritual ini tidak hanya dipahami sebagai doa bersama untuk memohon
keselamatan, tetapi juga memegang peran penting dalam mempererat hubungan
antarwarga. Melalui rangkaian kegiatan yang dilakukan secara kolektif, masyarakat
mengekspresikan rasa syukur sekaligus menjaga keharmonisan dalam kehidupan
komunal.

Selain itu, slametan menjadi media yang menampilkan nilai solidaritas,
kebersamaan, dan kesetaraan sosial tanpa memandang perbedaan status ekonomi
maupun sosial (Taufiqurahman et al, 2025). Praktik ini kemudian berfungsi sebagai
simbol integrasi sosial yang mampu mengikat dan menyatukan berbagai lapisan
masyarakat, sehingga tradisi tersebut tetap bertahan sebagai bagian penting dari identitas
budaya Jawa.

Dalam pelaksanaan slametan, seluruh warga diundang tanpa membedakan latar
belakang sosial, ekonomi, maupun pendidikan. Undangan yang bersifat inklusif ini
menunjukkan bahwa tradisi slametan menempatkan setiap individu pada posisi yang
sama dalam lingkup sosial masyarakat. Para peserta duduk bersama dalam suasana akrab
dan penuh kekeluargaan. Tidak ada kursi kehormatan atau posisi istimewa; seluruhnya
duduk sejajar sebagai simbol kesetaraan (Geertz, 2014, p. 3). Pengaturan ini menciptakan
ruang sosial yang egaliter di mana setiap orang merasa dihargai.

Praktik tersebut memperkuat rasa saling menghormati antar sesama dan
membantu mengikis sekat-sekat sosial yang mungkin muncul dalam kehidupan sehari-
hari. Kehadiran dan kebersamaan dalam slametan menjadi sarana untuk memelihara
harmoni sosial serta mempererat hubungan antar masyarakat. Selain itu, salah satu nilai
penting dalam slametan adalah gotong royong. Persiapan acara ini biasanya melibatkan
banyak pihak, mulai dari anggota keluarga, tetangga, hingga masyarakat sekitar yang

bekerja sama mempersiapkan makanan, tempat, dan perlengkapan yang diperlukan

34



(Zulkarnain, 2013). Nilai gotong royong ini menjadi bukti nyata kerja sama sosial yang
menumbuhkan rasa tanggung jawab dan kepedulian bersama.

Gotong royong dalam slametan tidak hanya terjadi dalam bentuk fisik, tetapi juga
dalam bentuk moral dan emosional. Kehadiran warga pada acara slametan merupakan
bentuk dukungan sosial terhadap tuan rumah. Doa bersama yang dipanjatkan
menandakan adanya kepedulian kolektif terhadap keselamatan dan kesejahteraan sesama
anggota masyarakat (Wibowo et al., 2025). Nilai-nilai ini menjadikan slametan sebagai
media penguat hubungan sosial yang tidak hanya bersifat materiil, tetapi juga spiritual.

Selain sebagai sarana mempererat hubungan sosial, slametan juga berperan
menjaga keseimbangan sosial dalam masyarakat. Melalui kegiatan ini, norma-norma
sosial seperti tenggang rasa, sopan santun, dan saling menghormati terus terpelihara
(Geertz, 2014, p. 4). Interaksi yang terjalin selama persiapan dan pelaksanaan acara
membantu memperkuat jaringan sosial dan mencegah terjadinya konflik antar warga.

Slametan juga mencerminkan semangat egalitarianisme dalam masyarakat Jawa.
Pada tradisi ini, tidak ada hierarki yang menonjol karena semua orang dipandang memiliki
kedudukan yang sama di hadapan Tuhan maupun sesama manusia. Kesederhanaan dalam
penyajian makanan dan suasana yang penuh kebersahajaan menjadi wujud konkret dari
nilai kesetaraan tersebut. Unsur-unsur ini menunjukkan bahwa ritual slametan lebih
menekankan pada makna kebersamaan daripada aspek kemewahan atau status sosial
(Wibowo et al,, 2025).

Dalam konteks modern, tradisi slametan tetap memiliki fungsi sosial yang relevan.
Meskipun masyarakat kini hidup di era yang semakin individualistis, slametan hadir
sebagai ruang budaya yang menghidupkan kembali nilai-nilai kebersamaan dan
solidaritas sosial. Melalui tradisi ini, masyarakat diingatkan untuk tidak melupakan akar
budaya yang menekankan pentingnya saling menolong serta peduli terhadap sesama
(Andana et al., 2025). Dengan demikian, slametan tidak hanya bertahan sebagai ritual
tradisional, tetapi juga sebagai penguat ikatan sosial di tengah perubahan zaman.

Slametan juga menjadi sarana pendidikan sosial bagi generasi muda. Anak-anak
yang turut serta dalam acara ini belajar tentang pentingnya gotong royong, kebersamaan,
dan rasa empati. Mereka menyaksikan secara langsung bagaimana orang dewasa bekerja
sama dan saling menghargai, sehingga nilai-nilai sosial tersebut tertanam dalam diri
mereka sejak dini.(Ainunnajib et al., 2025)

Dari sisi antropologi, slametan merupakan mekanisme sosial yang berfungsi
menjaga kohesi masyarakat. Clifford Geertz menyebutnya sebagai upaya untuk mencapai

“keadaan slamet”, yaitu kondisi harmoni antara manusia dengan Tuhan, alam, dan sesama

35



(Geertz, 2014, p. 585). Keharmonisan tersebut tidak hanya diwujudkan melalui doa, tetapi
juga melalui praktik sosial seperti berbagi makanan dan duduk bersama dalam suasana
damai.

Selain nilai sosial, slametan juga memiliki dimensi ekonomi yang memperkuat
solidaritas masyarakat. Dalam banyak kasus, biaya slametan dipikul bersama secara
sukarela, baik dalam bentuk tenaga maupun bahan makanan. Bahkan juga Geertz
menyebutkan buwuh sebagai jenis sumbangan uang yang khas dari para tamu kepada tuan
rumah atas hidangan dan pelayanan yang telah mereka terima (Geertz, 2014, p. 84). Hal
ini mencerminkan semangat berbagi dan tanggung jawab kolektif yang memperkuat
ekonomi sosial berbasis kebersamaan, bukan kompetisi.

Dengan demikian, slametan tidak sekadar ritual keagamaan atau adat istiadat,
melainkan sebuah institusi sosial yang memainkan peran penting dalam mempererat
hubungan antar warga dan menumbuhkan semangat gotong royong. Tradisi ini menjadi
bukti bahwa nilai-nilai sosial yang diwariskan leluhur masih memiliki relevansi tinggi
dalam membangun masyarakat yang harmonis, saling peduli, dan berkeadaban.

D. Nilai Ekonomi dalam Budaya Slametan dan Tahlilan

Budaya slametan dan tahlilan merupakan salah satu realisasi ritual keagamaan
yang telah terlanjur mengakar dalam kehidupan masyarakat Muslim Indonesia, terutama
di daerah Jawa. Ritual tersebut bukan hanya berkaitan dengan dimensi religius dan sosial,
tetapi juga memiliki “lapisan” ekonomi yang sering kurang mendapat sorotan secara
sistematis. Pada tradisi slametan terdapat dimensi ekonomi yaitu pada redistribusi
ekonomi terjadi melalui sedekah dan pembagian makanan dalam slametan, yang
membantu masyarakat kurang mampu. Selain itu, terdapat berbagai bisnis lokal terlibat
dalam persiapan slametan, mulai dari penjual makanan, tukang masak, hingga penyedia
perlengkapan acara.(Nabila et al., 2025)

Nilai ekonomi dalam konteks ritual ini dapat dipahami sebagai mekanisme
perputaran ekonomi komunitas melalui pengeluaran untuk jamuan makanan, pengadaan
perlengkapan, serta jasa-tenaga yang dilibatkan dalam penyelenggaraan acara. Misalnya,
aktivitas tersebut mendorong pedagang makanan, tukang masak, penyedia tenda, dan
pelaku usaha mikro lokal untuk terlibat. Sebagai hasilnya, ritual yang tampak religius
menghasilkan efek ekonomi riil di tingkat lokal.(Anwar, 2021)

Nilai ekonomi yang muncul bukan ditujukan semata-mata untuk profit atau
komersialisasi, melainkan lebih kepada redistribusi sosial dan solidaritas ekonomi.
Sebagai contoh, kelompok masyarakat memandang jamuan dalam acara tahlilan atau

slametan sebagai bentuk shadaqah atau sedekah bersama, yang implikasinya adalah

36



membantu mereka yang tertinggal atau menunjukkan rasa kebersamaan.(Faturohman,
2024)

Aspek ekonomi dalam tradisi ini menggambarkan adanya aktivitas ekonomi
berskala kecil yang berpusat pada masyarakat setempat, di mana warga lokal berperan
sebagai pelaku dan konsumen utama dalam memenuhi kebutuhan upacara. Salah satu
kajian menyatakan bahwa penyediaan hidangan makanan dan minuman pada setiap
kegiatan keagamaan mampu mendorong perputaran ekonomi masyarakat, terutama bagi
pedagang kecil dan pelaku usaha mikro di lingkungan desa.(Anwar, 2021)

Dalam perspektif budaya Islam Nusantara, praktik seperti tahlilan dan slametan
dipandang sebagai hasil perpaduan harmonis antara ajaran Islam dan tradisi lokal yang
bernilai positif. Beberapa kajian menyebutkan bahwa “tahlilan tidak hanya berfungsi
sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana pelestarian budaya dan penguat
solidaritas sosial dalam masyarakat”(Aini & Ribawati, 2025). Akibatnya nilai ekonomi
yang muncul pun tak terlepas dari konteks sosial-kultural masyarakat setempat.

Lebih lanjut, nilai ekonomi yang timbul dalam ritual ini dapat dijabarkan dalam dua
aspek utama yaitu pertama, untuk konsumsi ritual sebagai pengeluaran masyarakat untuk
kebutuhan jamuan, dekorasi, transportasi, dan lain-lain, serta kedua kesempatan ekonomi
sebagai peluang pelibatan usaha lokal dan tenaga kerja informal.(Nabila et al., 2025)

Berdasarkan perspektif ekonomi lokal, ritual slametan tersebut bisa dijadikan
sebagai salah satu instrumen pemutaran ekonomi mikro berbasis budaya. Karena setiap
ritual mendorong aktivitas ekonomi sekitar, seperti pedagang makanan, jasa
pengangkutan, alat makan, dan perlengkapan acara bahkan membantu menjaga
keberlangsungan usaha kecil. Dalam hal ini, ritual tradisi menjadi economic driver lokal.

Dalam kerangka nilai I[slam, kita bisa menafsirkan bahwa pengeluaran untuk ritual
seperti slametan dan tahlilan bukan semata membelanjakan harta secara konsumtif,
melainkan bisa dilihat sebagai bentuk infak atau pengorbanan sosial yang bersifat
keberkahan. Maka dari itu, nilai ekonomi ritual ini harus dibaca dalam konteks
kebermanfaatan sosial, bukan akumulasi keuntungan pribadi.

Namun demikian, perlu ditekankan bahwa aspek ekonomi dari tradisi ini tidak
seharusnya mengaburkan makna utamanya yang bersifat spiritual, sosial, dan religius.
Kajian mengenai slametan dalam perspektif Aswaja menegaskan bahwa “para ulama
menilai pentingnya menjaga keseimbangan, dengan menitikberatkan pada nilai sosial dan
spiritual, bukan pada kemegahan materiil.”(Nabila et al., 2025)

Dengan demikian, nilai ekonomi dalam budaya slametan dan tahlilan hendaknya

dipandang sebagai salah satu elemen penting dalam memahami bagaimana ritual tradisi

37



berfungsi sebagai mekanisme sosial-ekonomi di masyarakat Indonesia. Buku atau kajian
yang hanya membaca ritual tersebut sebagai “adat” atau “keagamaan” saja menjadi kurang
memadai tanpa melihat aspek ekonomi dan ekonomi lokalnya.

Sebagai implikasi praktis, pemangku kebijakan lokal, seperti pemerintah desa,
lembaga keagamaan, dan komunitas dapat mempertimbangkan bagaimana memfasilitasi
ritual-ritual tersebut agar lebih inklusif secara ekonomi, memberdayakan usaha mikro
lokal, dan menjaga keseimbangan antara aspek ritual, sosial, dan ekonomi. Dengan
menjaga keseimbangan tersebut, ritual slametan dan tahlilan dapat terus menjadi tradisi

yang hidup dan bermakna bagi masyarakat.

SIMPULAN

Budaya slametan dan tahlilan merupakan warisan spiritual dan sosial yang
mencerminkan harmonisasi antara ajaran Islam dan tradisi lokal masyarakat Jawa. Melalui
proses panjang Islamisasi yang damai, kedua tradisi ini berhasil menyatu dalam
kehidupan keagamaan masyarakat tanpa menanggalkan nilai-nilai kultural yang telah ada.
Slametan dan tahlilan bukan hanya bentuk ibadah ritual, tetapi juga simbol solidaritas
sosial yang memperkuat kohesi masyarakat. Keduanya menjadi ruang di mana nilai-nilai
keislaman seperti syukur, doa, sedekah, dan ukhuwah diterjemahkan secara nyata dalam
praktik kehidupan sehari-hari.

Dari sisi sosial, slametan dan tahlilan memainkan peran penting dalam menjaga
keseimbangan sosial, memperkuat hubungan antarsesama, dan menumbuhkan semangat
gotong royong. Kegiatan ini menumbuhkan rasa kesetaraan, kebersamaan, serta
memperkecil jarak sosial di tengah masyarakat. Nilai-nilai egalitarianisme, kepedulian,
dan kebersamaan yang tumbuh melalui tradisi ini menjadikan slametan dan tahlilan
sebagai mekanisme sosial yang efektif dalam mempertahankan harmoni komunitas di
tengah arus modernisasi dan individualisme masyarakat kontemporer.

Sementara itu, dari aspek ekonomi, tradisi ini memperlihatkan bagaimana nilai-
nilai keagamaan dapat berfungsi sebagai penggerak ekonomi masyarakat. Aktivitas
ekonomi yang menyertai slametan dan tahlilan, seperti penyediaan bahan makanan, jasa
katering, dan perlengkapan acara, menciptakan efek ekonomi mikro yang signifikan di
tingkat lokal. Nilai ekonomi dalam tradisi ini bukanlah untuk mencari keuntungan pribadi,
melainkan bentuk redistribusi sosial yang memperkuat solidaritas dan menumbuhkan
keberkahan. Dengan demikian, slametan dan tahlilan dapat dipandang sebagai sistem

ekonomi berbasis komunitas yang berlandaskan semangat infak, sedekah, dan ta‘awun.

38



Pada akhirnya, budaya slametan dan tahlilan menggambarkan wajah Islam
Nusantara yang moderat, adaptif, dan kontekstual. Tradisi ini membuktikan bahwa budaya
lokal dapat menjadi media dakwah yang efektif sekaligus sarana pembentukan
masyarakat beriman dan berkeadaban. Tantangan ke depan adalah menjaga
keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, dan ekonomi agar tradisi ini tidak
kehilangan esensinya. Dengan pemahaman yang proporsional dan berlandaskan nilai-nilai
Islam, slametan dan tahlilan dapat terus menjadi sumber inspirasi moral, solidaritas

sosial, dan pemberdayaan ekonomi bagi umat.

DAFTAR PUSTAKA/ REFERENCES

Adlini, M. N,, Dinda, A. H., Yulinda, S., & Chotimah, O. (2022). Metode Penelitian Kualitatif
Studi Pustaka. Edumaspul - Jurnal Pendidikan, 6(1), 974-980.

Ainij, A. Q., & Ribawati, E. (2025). Tradisi Tahlilan sebagai Kearifan Lokal Islam Nusantara:
Perspektif Historis dan Nilai Sosial Budaya Masyarakat Jawa. Triwikrama: Jurnal [Imu
Sosial, 9(9), 1-5.

Ainunnajib, M., Rohman, F,, Islam, U., & Ulama, N. (2025). Pendidikan Toleransi Antar Umat
Beragama Berbasis Budaya Lokal: Studi Kasus Selametan Kematian di Desa Plajan
Pakis Aji Jepara. TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(2), 316-
326.

Andana, R., Ramli, M., Atmoko, A., & Hanurawan, F. (2025). Unveiling gratitude in Javanese
Muslim hajatan traditions : Cultural wisdom and social cohesion in the midst of
modernization. Social Sciences & Humanities Open, 11(February), 101321.
https://doi.org/10.1016/j.ssah0.2025.101321

Anwar, K. (2021). NU, Tradisii dan Pemberdayaan Ekonomi Umat. NU Online.
https://jateng.nu.or.id/opini/nu-tradisi-dan-pemberdayaan-ekonomi-umat-4dC40

Awalin, F. R. N. (2018). Slametan: Perkembanganya Dalam Masyarakat Islam jawa Di Era
Milenial. Ikadbudi, 7, 11.

Faturohman. (2024). Tradisi Tahlilan pada Masyarakat Kampung Cijambe Sumedang :
Studi Living Quran. TA’LIM: Jurnal Multidisiplin Ilmu, 3(1), 23-32.

Geertz, C. (2014). Agama Jawa; Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa.
Komunitas Bambu.

Hasan, R, Tobroni, & Faridi. (2018). Agama dalam Pandangan Antropolog: Perspektif
Sosial Budaya. TA/DID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 185-199.
https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4315

Hidayat, R., & Al Kadzim, M. (2022). Reaktualisasi Toleransi Beragama Surah Al-Kafirun
(Telaah Perbandingan Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Maraghi). TAJDID: Jurnal Ilmu
Ushuluddin, 21(1), 26-52. https://doi.org/10.30631/tjd.v21i1.232

Madjid, N. (1997). Bilik-Bilik Pesantren. Dian Rakyat dan Paramadina.

Naafi, A.,, & Amika, W. (2019). Tradisi Slametan pada Masyarakat Jlatren, Jogotirto Berbabh,
Sleman,Yogyakarta. Dimensia: Jurnal Kajian Sosiologi, 8(1), 1-13.

Nabila, I., Hikmah, N., & Mubin, N. (2025). Tradisi Slametan dalam Perspektif Ahli Sunnah
Wal Jama’ah: antara Pelestarian Budaya dan Ajaran Islam. An Najah: Jurnal

39



Pendidikan Islam Dan Sosial Agama, 04(04), 43-49.

Pianto, H. A., & Yusuf, M. (2024). Slametan: Sebuah Ritual Akulturasi Budaya Jawa dan
[slam. BAKSOOKA: Jurnal Penelitian Ilmu Sejarah, Sosial Dan Budaya, 3(1), 4.

https://ejournal.stkippacitan.ac.id/ojs3/index.php/baksooka/article/download /11
00/806

Satimin, S., Ismail, 1., & Marhayati, N. (2021). Nilai-Nilai Filosofis Upacara Hari Kematian
Dalam Tradisi Jawa Ditinjau Dari Perspektif Sosial. Dawuh, 2(2), 61-68.

Subqj, L., Sutrisno, & Ahmadiansah, R. (2018). Islam dan Budaya Jawa. Penerbit Taujih.

Sumardi, E. (2021). Makna Simbol Ingkung dan Sego Wuduk dalam Tradisi Selamatan
Kematian di Kecamatan Putri Hijau Kabupaten Bengkulu. Jurnal Manthiq, 6(1), 92-
124.

Taufiqurahman, S., Suwandi, & Sari, D. Y. (2025). Nilai-nilai Islam pada Tradisi Selametan
Masyarakat di Desa Sempu. Social Science Academic, 123-131.

Wibowo, A. S., Kurniawan, E., & Aricindy, A. (2025). Kebertahanan Budaya Jawa pada
Masyarakat Transmigran di Kota Metro dan Wilayah Penyanggah : Studi Observasi
Lapangan dan Studi Pustaka The Survival of Javanese Culture in Transmigrant
Communities in Metro City and the Buffer Zone : A Field Observation Stu. JICN: Jurnal
Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 2(5), 8352-8362.

Zulkarnain. (2013). Tradisi slametan Jumat Legi upaya mempertahankan solidaritas sosial
masyarakat desa. Jurnal Studi Sosial, 5(2), 113-126. https://lp2m.um.ac.id/wp-
content/uploads/2014/03/7.pdf

40



