
 

26 
 

TRADISI SLAMETAN DAN TAHLILAN: ANALISIS NILAI SOSIAL-EKONOMI DALAM 

PERSPEKTIF ISLAM 

 
Musa Al Kadzim1, Abdul Fatah2 

1,2 Universitas Jember, Indonesia  

e-mail: musa.alkadzim@mail.unej.ac.id, abdulfatah.feb@unej.ac.id 

 
 

ABSTRACT 
 

The traditions of slametan and tahlilan are integral elements of Javanese religious culture 
that emerged through a long process of acculturation between Islamic teachings and local 
values. These practices function not only as spiritual rituals but also as social mechanisms 
that strengthen solidarity, communal cohesion, and social balance among community 
members. This study aims to comprehensively analyze the social and economic values 
embedded in the traditions of slametan and tahlilan and to examine them from an Islamic 
perspective. The research employs a library study method by reviewing relevant literature, 
including books, journal articles, and previous studies. The findings indicate that slametan 
and tahlilan contribute significantly to maintaining social harmony by reinforcing 
cooperation, equality, and community cohesion. Moreover, these traditions stimulate local 
economic activities through the provision of food, catering services, and the involvement of 
micro-businesses. The economic values that arise are redistributive in nature and align with 
Islamic principles of charity (sadaqah), almsgiving (infaq), and mutual assistance (ta‘awun). 
This study recommends preserving these traditions in a proportional manner by 
emphasizing their spiritual and social dimensions so that they remain relevant and continue 
to bring benefit to society. 
 
Keywords: Slametan, Tahlilan, Local Wisdom, Islamic Tradition 
 

ABSTRAK 
Tradisi slametan dan tahlilan merupakan bagian penting dari budaya keagamaan 
masyarakat Jawa yang lahir dari proses akulturasi antara ajaran Islam dan nilai-nilai lokal. 
Praktik ini tidak hanya berfungsi sebagai ritual spiritual, tetapi juga sebagai mekanisme 
sosial yang memperkuat solidaritas, kebersamaan, dan keseimbangan hubungan antar 
warga. Penelitian ini bertujuan menganalisis secara komprehensif nilai sosial dan 
ekonomi yang terkandung dalam tradisi slametan dan tahlilan serta meninjaunya dari 
perspektif Islam. Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan menelaah berbagai 
literatur relevan, mulai dari buku, artikel jurnal, hingga penelitian terdahulu. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa slametan dan tahlilan memiliki kontribusi signifikan dalam menjaga 
harmoni sosial melalui penguatan gotong royong, kesetaraan, dan kohesi komunitas. 
Selain itu, tradisi ini juga mendorong aktivitas ekonomi lokal melalui penyediaan 
konsumsi, jasa katering, hingga pelibatan usaha mikro masyarakat. Nilai ekonomi yang 
muncul bersifat redistributif dan selaras dengan prinsip sedekah, infak, serta ta‘awun 
dalam Islam. Penelitian ini merekomendasikan perlunya pelestarian tradisi secara 
proporsional, dengan menekankan nilai spiritual dan sosialnya agar tetap relevan dan 
membawa kemaslahatan bagi masyarakat. 
 
Kata Kunci: Slametan, Tahlilan, Kearifan lokal, Tradisi Islam 

 
 
 

mailto:musa.alkadzim@mail.unej.ac.id


 

27 
 

PENDAHULUAN 

Budaya merupakan bagian integral dari kehidupan manusia yang mencerminkan 

sistem nilai, kepercayaan, dan perilaku suatu masyarakat (Hasan et al., 2018). Dalam 

konteks masyarakat Indonesia, budaya dan agama tidak dapat dipisahkan karena 

keduanya saling berinteraksi dalam membentuk identitas sosial. Islam sebagai agama 

mayoritas di Indonesia memiliki peran besar dalam mempengaruhi dan mengarahkan 

budaya lokal, namun dalam prosesnya juga mengalami asimilasi dengan tradisi setempat. 

Islam datang bukan untuk mengerdilkan agama lainnya, tetapi Islam mengharapkan 

perdamaian  tanpa  mengusik  ketenangan  dalam  beragama. Islam sebagai agama yang 

rahmatan lil alamin harus selalu hadir dengan cara  berdamai  dalam  beragama tanpa  

harus  memojokkan  dan  mencemooh  agama  satu  dengan agama   lainnya   sehingga   

dapat   tercipta   keharmonisan   dalam kehidupan bermasyarakat (Hidayat & Al Kadzim, 

2022). Salah satu bentuk konkret dari pertemuan antara ajaran Islam dan budaya lokal 

ialah tradisi slametan dan tahlilan, yang hingga kini masih hidup dan dijalankan oleh 

sebagian besar umat Muslim di Indonesia, khususnya di wilayah Jawa dan sekitarnya. 

Slametan dan tahlilan bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan juga simbol sosial 

yang menggambarkan solidaritas, kebersamaan, dan rasa syukur. Dalam tradisi slametan, 

masyarakat berkumpul untuk berdoa bersama, membaca tahlil, dan menikmati hidangan 

yang disediakan oleh tuan rumah. Aktivitas ini mempererat hubungan sosial antar warga 

dan meneguhkan nilai gotong royong sebagai karakter khas masyarakat Indonesia. Di sisi 

lain, Tahlilan sering dipahami sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur dan sarana 

memohon doa bagi orang yang telah wafat. Dengan demikian, keduanya menjadi sarana 

spiritual dan sosial yang memiliki makna mendalam bagi umat Islam di Indonesia. 

Meski demikian, keberadaan slametan dan Tahlilan kerap menjadi perdebatan di 

kalangan umat Islam. Sebagian kelompok menilai praktik ini sebagai bentuk bid‘ah yang 

tidak memiliki dasar kuat dalam sunah Nabi, sementara kelompok lain menganggapnya 

sebagai bentuk ekspresi budaya Islam Nusantara yang sah selama tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariah. Perbedaan pandangan tersebut menggambarkan 

dinamika pemikiran Islam yang kaya dan menunjukkan bahwa Islam di Indonesia 

memiliki corak keberagamaan yang kontekstual, moderat, dan akomodatif terhadap nilai-

nilai lokal. 

Berdasarkan perspektif sosial, tradisi slametan dan tahlilan memiliki peran 

signifikan dalam menjaga harmoni sosial. Kegiatan ini menjadi ajang pertemuan warga 

lintas kelas sosial, memperkuat ikatan emosional, serta menumbuhkan rasa empati antar 

anggota masyarakat. Tidak hanya sekadar ritual, tetapi juga wadah pembelajaran moral 



 

28 
 

dan sosial. Nilai-nilai seperti kebersamaan, saling membantu, dan tolong-menolong 

tumbuh melalui praktik tersebut. Dalam hal ini, slametan dan Tahlilan berfungsi sebagai 

media pendidikan sosial yang menanamkan karakter religius dan kolektif dalam 

kehidupan masyarakat. 

Selain nilai sosial, terdapat pula aspek ekonomi yang menarik untuk dikaji dari 

tradisi ini. Persiapan Slametan dan Tahlilan melibatkan aktivitas ekonomi yang cukup luas, 

mulai dari pembelian bahan makanan, penyediaan jasa katering, hingga penggunaan 

tenaga kerja lokal. Aktivitas tersebut secara tidak langsung menggerakkan roda ekonomi 

masyarakat di tingkat akar rumput. Di sinilah terlihat bagaimana tradisi keagamaan tidak 

hanya berdampak spiritual, tetapi juga ekonomi, melalui prinsip berbagi rezeki dan 

pemerataan manfaat. 

Dalam perspektif Islam, nilai-nilai sosial dan ekonomi seperti kebersamaan 

(ukhuwah), tolong-menolong (ta‘awun), serta sedekah dan keberkahan (barakah) 

merupakan prinsip yang sangat dijunjung tinggi. Tradisi slametan dan tahlilan, apabila 

dipahami dengan benar, dapat menjadi manifestasi nyata dari nilai-nilai tersebut. 

Makanan yang dibagikan dalam acara slametan, misalnya, bukan hanya simbol syukur, 

tetapi juga bentuk sedekah yang mempererat hubungan sosial dan menumbuhkan 

keberkahan dalam kehidupan masyarakat. Hal ini sejalan dengan ajaran Islam tentang 

pentingnya menjaga keseimbangan antara ibadah ritual dan ibadah sosial. 

Secara historis, slametan dan Tahlilan berakar dari proses Islamisasi Nusantara yang 

berlangsung secara damai dan akomodatif. Para ulama dan wali penyebar Islam di Jawa, 

seperti Walisongo, menggunakan pendekatan kultural dalam menyampaikan ajaran Islam. 

Mereka tidak serta-merta menghapus tradisi lama, tetapi mengislamkan makna dan 

praktiknya agar sesuai dengan ajaran tauhid (Pianto & Yusuf, 2024). Pendekatan ini 

dikenal sebagai pribumisasi Islam, yaitu upaya untuk menanamkan nilai Islam tanpa 

menolak identitas budaya lokal. Dari proses inilah lahir bentuk-bentuk tradisi Islam khas 

Indonesia, termasuk slametan dan tahlilan. 

Dalam konteks sosial-ekonomi modern, tradisi slametan dan tahlilan tetap relevan. 

Masyarakat modern cenderung mengalami individualisme dan fragmentasi sosial akibat 

arus globalisasi dan kapitalisme. Tradisi keagamaan seperti slametan berfungsi sebagai 

perekat sosial yang mengembalikan semangat kebersamaan dan solidaritas dalam 

komunitas. Selain itu, dalam kerangka ekonomi Islam, kegiatan berbagi makanan dan 

sedekah yang menyertai tradisi ini juga merupakan bentuk redistribusi ekonomi yang 

selaras dengan prinsip keadilan sosial dan kesejahteraan umat.(Nabila et al., 2025) 



 

29 
 

Namun demikian, pelaksanaan tradisi ini juga tidak lepas dari tantangan dan 

penyimpangan nilai. Di beberapa kasus, slametan dan tahlilan dapat menjadi beban 

ekonomi bagi keluarga yang kurang mampu karena tuntutan sosial untuk menyajikan 

hidangan besar. Fenomena ini menunjukkan perlunya pemahaman ulang terhadap esensi 

tradisi agar nilai spiritual dan sosialnya tetap terjaga tanpa menimbulkan kemudaratan. 

Dalam konteks inilah analisis Islam terhadap nilai sosial dan ekonomi menjadi penting 

untuk menempatkan tradisi secara proporsional dan maslahat. 

Kajian terhadap budaya slametan dan tahlilan dari perspektif Islam tidak hanya 

penting untuk memahami praktik keagamaan masyarakat, tetapi juga untuk melihat 

bagaimana ajaran Islam diterapkan dalam kehidupan nyata. Islam sebagai agama 

rahmatan lil ‘alamin mengajarkan keseimbangan antara aspek ibadah dan muamalah, 

antara spiritualitas dan sosialitas. Tradisi lokal seperti slametan dan tahlilan merupakan 

salah satu wujud nyata bagaimana umat Islam di Indonesia mengintegrasikan nilai-nilai 

keislaman ke dalam kehidupan sehari-hari melalui bentuk budaya yang penuh makna.  

Dalam konteks akademik, penelitian dan kajian mendalam tentang nilai sosial-

ekonomi dalam budaya keagamaan menjadi kontribusi penting bagi pengembangan ilmu 

sosial Islam. Dengan menganalisis praktik slametan dan tahlilan melalui lensa maqashid 

syariah dan nilai-nilai sosial Islam, kita dapat memahami bagaimana budaya dapat 

menjadi sarana dakwah kultural sekaligus instrumen pembangunan sosial-ekonomi umat. 

Pendekatan ini juga membuka ruang bagi integrasi ilmu sosial dan keagamaan yang 

kontekstual dan aplikatif. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk mengkaji budaya 

slametan dan tahlilan secara komprehensif dengan menyoroti nilai sosial dan ekonomi 

yang terkandung di dalamnya, serta meninjau keduanya dari perspektif Islam. 

Pembahasan akan diarahkan pada pemahaman bahwa tradisi keagamaan lokal bukanlah 

penghalang bagi kemurnian ajaran Islam, melainkan dapat menjadi wahana aktualisasi 

nilai-nilai Islam dalam konteks budaya Nusantara. Dengan demikian, slametan dan tahlilan 

dapat dipandang sebagai bentuk harmoni antara Islam dan budaya lokal yang memberikan 

kontribusi positif bagi kehidupan sosial dan ekonomi masyarakat. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research), yaitu pendekatan 

yang dilakukan melalui pengumpulan data dengan menelaah, memahami, serta mengkaji 

berbagai teori dan literatur yang relevan dengan topik penelitian. Data dalam penelitian 

ini dihimpun dengan menelusuri, memilih, dan merekonstruksi informasi dari berbagai 



 

30 
 

referensi, seperti buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian terdahulu. Seluruh bahan 

pustaka yang diperoleh kemudian dianalisis secara kritis dan mendalam untuk 

memastikan kesesuaiannya serta mendukung argumentasi dan proposisi yang diajukan 

dalam penelitian ini.(Adlini et al., 2022) 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN/ RESULTS AND DISCUSSION 
 
A. Asal-usul Budaya Slametan dan Tahlilan  

Bagi masyarakat Jawa, kehidupan di dunia ini dianggap hanya sebagai persinggahan 

sementara. Pandangan ini tergambar dalam ungkapan “mampir ngombe”, yang berarti 

beristirahat sejenak untuk minum di tengah perjalanan jauh. Hidup dipahami sebagai 

sesuatu yang singkat dan penuh makna, sehingga harus dijalani dengan kesadaran 

spiritual. Keyakinan ini menjadikan orang Jawa selalu mengaitkan kehidupannya dengan 

dimensi ketuhanan dan spiritualitas.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Sebagai perwujudan dari pandangan hidup tersebut, masyarakat Jawa 

melaksanakan berbagai bentuk ritual yang berkaitan dengan perjalanan hidup manusia. 

Sejak masih berada dalam kandungan hingga meninggal dunia, setiap fase kehidupan 

disertai upacara dan doa tertentu. Ritual-ritual ini menjadi sarana bagi orang Jawa untuk 

menjaga keseimbangan antara kehidupan lahir dan batin, antara manusia dan Sang 

Pencipta, serta antara manusia dengan alam semesta.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Filosofi hidup orang Jawa yang menekankan keseimbangan spiritual ternyata sejalan 

dengan nilai-nilai yang diajarkan oleh Islam. Dalam Islam, ibadah ritual seperti salat, 

puasa, zakat, dan haji merupakan perintah langsung dari Allah yang berfungsi sebagai 

bentuk pengabdian. Karena kesamaan orientasi spiritual inilah, ketika Islam masuk ke 

tanah Jawa, terjadi proses pertemuan budaya yang harmonis. Akulturasi pun tak 

terelakkan, bahkan dalam beberapa hal terjadi sinkretisasi yang melahirkan tradisi 

keagamaan khas Jawa.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Indonesia dikenal sebagai bangsa yang kaya akan keberagaman. Setiap daerah 

memiliki suku, bahasa, dan tradisi yang berbeda-beda. Keanekaragaman ini merupakan 

karunia yang perlu dijaga dan dihargai. Salah satu bentuk rasa syukur terhadap anugerah 

ini adalah dengan mempelajari dan meneliti berbagai tradisi yang hidup di masyarakat, 

agar kita memahami makna dan nilai luhur yang terkandung di dalamnya. 

Dari sekian banyak kebudayaan di Nusantara, tradisi Jawa memiliki karakteristik 

tersendiri. Namun, banyak aspek dalam budaya Jawa yang belum sepenuhnya terungkap 

secara mendalam, terutama mengenai asal-usul tradisi tertentu seperti slametan. 



 

31 
 

Minimnya penelitian dan dokumentasi yang komprehensif menyebabkan tradisi ini sering 

dianggap sekadar kebiasaan turun-temurun tanpa diketahui akar sejarahnya secara pasti. 

Upaya menelusuri asal mula tradisi slametan menemui kendala karena sumber-

sumber sejarahnya tersebar dalam berbagai potongan cerita atau nukilan. Fragmen-

fragmen ini terdapat pada berbagai periode kehidupan masyarakat Jawa, mulai dari zaman 

prasejarah, masa pengaruh Hindu-Buddha, hingga masa Islamisasi. Oleh karena itu, 

rekonstruksi historis perlu dilakukan untuk memahami perkembangan tradisi ini secara 

utuh dan berkesinambungan.(Awalin, 2018) 

Para ahli budaya Jawa umumnya bersepakat bahwa cikal bakal tradisi slametan 

berawal dari sistem kepercayaan kuno masyarakat Jawa yang disebut kapitayan. Sistem ini 

menempatkan kepercayaan sebagai inti dari kehidupan spiritual masyarakat. Selain itu, 

kapitayan merupakan bentuk kepercayaan asli masyarakat Jawa sebelum datangnya 

pengaruh agama-agama besar dari luar.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Pada masa prasejarah, kepercayaan masyarakat Jawa terbagi menjadi dua bentuk 

utama, yaitu animisme dan dinamisme (Awalin, 2018). Dalam kepercayaan animisme, 

mereka meyakini bahwa setiap benda, tumbuhan, hewan, dan manusia memiliki roh yang 

dapat membawa pengaruh baik atau buruk. Untuk menjaga keharmonisan dengan roh-roh 

tersebut, mereka melakukan upacara penyembahan dan memberikan sesaji di tempat-

tempat yang dianggap sakral seperti pohon besar, batu besar, atau sumber air. Ritual-ritual 

inilah yang kemudian menjadi embrio dari tradisi slametan.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Sementara itu, dalam kepercayaan dinamisme, masyarakat Jawa mempercayai 

bahwa setiap benda memiliki kekuatan gaib yang dapat mempengaruhi kehidupan. 

Mereka melakukan berbagai praktik spiritual untuk meningkatkan kekuatan batin, seperti 

mutih (berpantang makan selain nasi putih), ngasrep (makan makanan tawar), dan pati 

geni (tidak makan, tidak tidur, dan tidak melihat cahaya). Selain itu, benda-benda bertuah 

seperti keris, tombak, dan batu akik digunakan sebagai simbol kekuatan spiritual dan 

perlindungan diri.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Ketika pengaruh Hindu-Buddha mulai masuk ke Nusantara, masyarakat Jawa 

mengalami transformasi kepercayaan. Mereka mulai mengenal sistem religius yang lebih 

terorganisir dan ajaran tentang hubungan manusia dengan dewa-dewa. Nilai-nilai lama 

tidak ditinggalkan, melainkan disesuaikan dan dilebur dengan ajaran baru. Konsep mukso, 

yaitu melebur dengan Tuhan, menjadi puncak spiritualitas yang diyakini. Raja dianggap 

sebagai penjelmaan dewa yang memiliki kekuatan kosmis, dan kedekatan dengan raja 

diyakini membawa ketenteraman bagi rakyatnya.(Pianto & Yusuf, 2024) 



 

32 
 

Gelombang berikutnya datang dengan masuknya Islam ke tanah Jawa. Para penyebar 

Islam yang dikenal sebagai Walisongo membawa ajaran Islam dengan pendekatan yang 

lembut dan penuh kebijaksanaan. Sebagian ahli berpendapat bahwa para wali berasal dari 

Gujarat dan Persia, daerah yang kental dengan tradisi tasawuf. Oleh karena itu, ajaran 

Islam yang dibawa ke Jawa pun bercorak sufistik, yang menekankan kedamaian batin dan 

pendekatan spiritual.(Awalin, 2018) 

Teori tentang peran kaum sufi dalam penyebaran Islam di Jawa dikemukakan oleh 

sejumlah sarjana, seperti Johns dan Fatimi. Mereka menjelaskan bahwa keberhasilan para 

sufi dalam mengislamkan masyarakat Nusantara disebabkan oleh kemampuan mereka 

menyesuaikan Islam dengan budaya lokal tanpa menghapus tradisi yang sudah ada. Proses 

Islamisasi ini berlangsung damai, menghasilkan perpaduan antara ajaran Islam dan 

budaya Jawa yang kemudian dikenal sebagai sinkretisasi.(Pianto & Yusuf, 2024) 

Sebelum datangnya Islam, masyarakat Jawa mengenal ritual Molimo atau 

Panchamakara, sebuah upacara yang dilakukan secara melingkar di ruang terbuka. 

Melalui pendekatan dakwah yang cerdas, Walisongo, yaitu khususnya Sunan Bonang dan 

Sunan Ampel, yang telah mengislamkan tradisi tersebut tanpa menghilangkan bentuk 

dasarnya. Unsur persembahan diganti dengan makanan halal seperti tumpeng, ayam, dan 

teh manis, sementara mantra diganti dengan bacaan tahlil dan ayat-ayat Al-Qur’an. Dari 

proses inilah lahir tradisi slametan yang dikenal masyarakat Jawa hingga kini: sebuah 

ritual sosial-keagamaan yang mencerminkan perpaduan harmonis antara nilai-nilai Islam 

dan warisan budaya lokal.(Pianto & Yusuf, 2024) 

B. Budaya Slametan dan Tahlilan dalam Konteks Sosial Keagamaan 

Istilah slametan berasal dari kata slamet (Arab: salamah) yang bermakna 

keselamatan, kebahagiaan, dan ketenteraman. Makna “selamat” di sini menunjuk pada 

keadaan terbebas dari segala bentuk kejadian yang tidak diinginkan. Clifford Geertz 

mengartikan slamet sebagai gak ana apa-apa (tidak ada apa-apa), atau lebih tepatnya 

“tidak akan terjadi apa-apa” pada siapa pun. Konsep ini kemudian diwujudkan melalui 

praktik-praktik slametan yang menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat 

Jawa.(Subqi et al., 2018, p. 148) 

Slametan merupakan kegiatan komunal yang sering digambarkan para etnografer 

sebagai pesta ritual, baik di tingkat rumah tangga maupun masyarakat desa, dengan skala 

yang bervariasi, mulai dari tedak siti (upacara pertama kali menginjak tanah), mantu 

(perkawinan), hingga peringatan tahunan bagi roh penjaga. Tujuan utama slametan 

adalah mempertegas dan memperkuat tatanan sosial budaya, sekaligus sebagai sarana 

menolak bala atau kekuatan negatif. Dalam tradisi ini, yang menjadi inti bukan sekadar 



 

33 
 

acara makan bersama, melainkan berkat, yaitu makanan yang dibawa pulang dan diyakini 

memiliki berkah atau kekuatan spiritual tersendiri.(Subqi et al., 2018, p. 148) 

Selain berfungsi sebagai upacara sosial dan budaya, slametan juga diselenggarakan 

ketika seseorang memiliki niat atau hajat tertentu. Misalnya saat akan membangun atau 

pindah rumah, mengadakan pesta pernikahan, atau menyambut kehamilan anak 

pertama.(Naafi & Amika, 2019) 

 Setiap pelaksanaan slametan mengandung doa dan harapan agar segala urusan 

berjalan lancar serta terhindar dari hal-hal yang tidak diinginkan.(Wibowo et al., 2025) 

Tradisi ini mencerminkan hubungan erat antara spiritualitas dan aktivitas kehidupan 

sehari-hari masyarakat Jawa. 

Selain itu, slametan juga dilakukan untuk memperingati anggota keluarga yang 

telah meninggal dunia. Rangkaian peringatannya dilakukan pada hari ke-7, ke-40, ke-100, 

setahun, hingga seribu hari setelah wafatnya seseorang. Dalam pelaksanaannya, slametan 

jenis ini biasanya diiringi dengan pembacaan dzikir dan doa-doa thayyibah yang dikenal 

sebagai tahlil, sehingga tradisi ini kemudian lebih populer disebut dengan istilah tahlilan. 

(Satimin et al., 2021; Sumardi, 2021) 

Nurcholish Madjid mengemukakan pandangan bahwa kalangan santri memang 

menolak banyak unsur adat Jawa, namun tetap mempertahankan sebagian tradisi tertentu 

dengan memberikan nuansa keislaman di dalamnya. Salah satu tradisi yang tetap 

dipertahankan adalah slametan, terutama yang berkaitan dengan acara mendoakan orang 

yang telah meninggal dunia. Tradisi ini meliputi berbagai tahapan peringatan, seperti 

slametan tiga hari, tujuh hari, empat puluh hari, setahun (pendak), hingga seribu hari 

setelah kematian. Selain itu, keluarga juga dapat menyelenggarakan haul sebagai bentuk 

penghormatan dan doa untuk arwah yang telah tiada.(Madjid, 1997, p. 37) 

Dalam pelaksanaannya, slametan tersebut biasanya disertai dengan pembacaan 

tahlil, yaitu rangkaian zikir dan doa berbahasa Arab yang berpusat pada kalimat laa ilaaha 

illallah. Tujuannya adalah memohonkan kebahagiaan dan ketenangan bagi ruh orang yang 

telah meninggal. Namun, praktik mengirimkan pahala bacaan tersebut kepada arwah 

kerap menimbulkan perdebatan, terutama di kalangan kaum reformis, yang 

menganggapnya sebagai bentuk amalan yang tidak sepenuhnya sesuai dengan ajaran 

Islam murni.(Madjid, 1997, p. 37) 

Kelestarian tradisi slametan mencerminkan kuatnya ikatan sosial dalam 

masyarakat. Melalui kegiatan ini, tercipta rasa kebersamaan dan kesetaraan di antara 

warga, karena setiap orang diperlakukan sama tanpa melihat perbedaan status sosial 

(Subqi et al., 2018, p. 149). Saat duduk bersama dalam slametan, tidak ada yang dipandang 



 

34 
 

lebih tinggi atau lebih rendah, semuanya bersatu dalam suasana kekeluargaan dan 

kebersamaan yang hangat. 

Selain memperkuat hubungan sosial, slametan juga memberikan dampak 

psikologis yang positif bagi masyarakat. Kegiatan ini menumbuhkan rasa tenang, 

seimbang secara emosional, serta keyakinan akan perlindungan dari berbagai musibah 

dan malapetaka (Subqi et al., 2018, p. 149). Dengan demikian, slametan tidak hanya 

berfungsi sebagai ritual keagamaan atau budaya, tetapi juga sebagai sarana menjaga 

harmoni sosial dan ketenteraman batin dalam kehidupan masyarakat Jawa. 

C. Nilai Sosial dalam Budaya Slametan dan Tahlilan 

Slametan merupakan salah satu tradisi budaya Jawa yang sarat dengan nilai sosial 

dan spiritual. Ritual ini tidak hanya dipahami sebagai doa bersama untuk memohon 

keselamatan, tetapi juga memegang peran penting dalam mempererat hubungan 

antarwarga. Melalui rangkaian kegiatan yang dilakukan secara kolektif, masyarakat 

mengekspresikan rasa syukur sekaligus menjaga keharmonisan dalam kehidupan 

komunal.  

Selain itu, slametan menjadi media yang menampilkan nilai solidaritas, 

kebersamaan, dan kesetaraan sosial tanpa memandang perbedaan status ekonomi 

maupun sosial (Taufiqurahman et al., 2025). Praktik ini kemudian berfungsi sebagai 

simbol integrasi sosial yang mampu mengikat dan menyatukan berbagai lapisan 

masyarakat, sehingga tradisi tersebut tetap bertahan sebagai bagian penting dari identitas 

budaya Jawa. 

Dalam pelaksanaan slametan, seluruh warga diundang tanpa membedakan latar 

belakang sosial, ekonomi, maupun pendidikan. Undangan yang bersifat inklusif ini 

menunjukkan bahwa tradisi slametan menempatkan setiap individu pada posisi yang 

sama dalam lingkup sosial masyarakat. Para peserta duduk bersama dalam suasana akrab 

dan penuh kekeluargaan. Tidak ada kursi kehormatan atau posisi istimewa; seluruhnya 

duduk sejajar sebagai simbol kesetaraan (Geertz, 2014, p. 3). Pengaturan ini menciptakan 

ruang sosial yang egaliter di mana setiap orang merasa dihargai. 

Praktik tersebut memperkuat rasa saling menghormati antar sesama dan 

membantu mengikis sekat-sekat sosial yang mungkin muncul dalam kehidupan sehari-

hari. Kehadiran dan kebersamaan dalam slametan menjadi sarana untuk memelihara 

harmoni sosial serta mempererat hubungan antar masyarakat. Selain itu, salah satu nilai 

penting dalam slametan adalah gotong royong. Persiapan acara ini biasanya melibatkan 

banyak pihak, mulai dari anggota keluarga, tetangga, hingga masyarakat sekitar yang 

bekerja sama mempersiapkan makanan, tempat, dan perlengkapan yang diperlukan 



 

35 
 

(Zulkarnain, 2013). Nilai gotong royong ini menjadi bukti nyata kerja sama sosial yang 

menumbuhkan rasa tanggung jawab dan kepedulian bersama. 

Gotong royong dalam slametan tidak hanya terjadi dalam bentuk fisik, tetapi juga 

dalam bentuk moral dan emosional. Kehadiran warga pada acara slametan merupakan 

bentuk dukungan sosial terhadap tuan rumah. Doa bersama yang dipanjatkan 

menandakan adanya kepedulian kolektif terhadap keselamatan dan kesejahteraan sesama 

anggota masyarakat (Wibowo et al., 2025). Nilai-nilai ini menjadikan slametan sebagai 

media penguat hubungan sosial yang tidak hanya bersifat materiil, tetapi juga spiritual. 

Selain sebagai sarana mempererat hubungan sosial, slametan juga berperan 

menjaga keseimbangan sosial dalam masyarakat. Melalui kegiatan ini, norma-norma 

sosial seperti tenggang rasa, sopan santun, dan saling menghormati terus terpelihara 

(Geertz, 2014, p. 4). Interaksi yang terjalin selama persiapan dan pelaksanaan acara 

membantu memperkuat jaringan sosial dan mencegah terjadinya konflik antar warga. 

Slametan juga mencerminkan semangat egalitarianisme dalam masyarakat Jawa. 

Pada tradisi ini, tidak ada hierarki yang menonjol karena semua orang dipandang memiliki 

kedudukan yang sama di hadapan Tuhan maupun sesama manusia. Kesederhanaan dalam 

penyajian makanan dan suasana yang penuh kebersahajaan menjadi wujud konkret dari 

nilai kesetaraan tersebut. Unsur-unsur ini menunjukkan bahwa ritual slametan lebih 

menekankan pada makna kebersamaan daripada aspek kemewahan atau status sosial 

(Wibowo et al., 2025). 

Dalam konteks modern, tradisi slametan tetap memiliki fungsi sosial yang relevan. 

Meskipun masyarakat kini hidup di era yang semakin individualistis, slametan hadir 

sebagai ruang budaya yang menghidupkan kembali nilai-nilai kebersamaan dan 

solidaritas sosial. Melalui tradisi ini, masyarakat diingatkan untuk tidak melupakan akar 

budaya yang menekankan pentingnya saling menolong serta peduli terhadap sesama 

(Andana et al., 2025). Dengan demikian, slametan tidak hanya bertahan sebagai ritual 

tradisional, tetapi juga sebagai penguat ikatan sosial di tengah perubahan zaman. 

Slametan juga menjadi sarana pendidikan sosial bagi generasi muda. Anak-anak 

yang turut serta dalam acara ini belajar tentang pentingnya gotong royong, kebersamaan, 

dan rasa empati. Mereka menyaksikan secara langsung bagaimana orang dewasa bekerja 

sama dan saling menghargai, sehingga nilai-nilai sosial tersebut tertanam dalam diri 

mereka sejak dini.(Ainunnajib et al., 2025) 

Dari sisi antropologi, slametan merupakan mekanisme sosial yang berfungsi 

menjaga kohesi masyarakat. Clifford Geertz menyebutnya sebagai upaya untuk mencapai 

“keadaan slamet”, yaitu kondisi harmoni antara manusia dengan Tuhan, alam, dan sesama 



 

36 
 

(Geertz, 2014, p. 585). Keharmonisan tersebut tidak hanya diwujudkan melalui doa, tetapi 

juga melalui praktik sosial seperti berbagi makanan dan duduk bersama dalam suasana 

damai. 

Selain nilai sosial, slametan juga memiliki dimensi ekonomi yang memperkuat 

solidaritas masyarakat. Dalam banyak kasus, biaya slametan dipikul bersama secara 

sukarela, baik dalam bentuk tenaga maupun bahan makanan. Bahkan juga Geertz 

menyebutkan buwuh sebagai jenis sumbangan uang yang khas dari para tamu kepada tuan 

rumah atas hidangan dan pelayanan yang telah mereka terima (Geertz, 2014, p. 84). Hal 

ini mencerminkan semangat berbagi dan tanggung jawab kolektif yang memperkuat 

ekonomi sosial berbasis kebersamaan, bukan kompetisi. 

Dengan demikian, slametan tidak sekadar ritual keagamaan atau adat istiadat, 

melainkan sebuah institusi sosial yang memainkan peran penting dalam mempererat 

hubungan antar warga dan menumbuhkan semangat gotong royong. Tradisi ini menjadi 

bukti bahwa nilai-nilai sosial yang diwariskan leluhur masih memiliki relevansi tinggi 

dalam membangun masyarakat yang harmonis, saling peduli, dan berkeadaban. 

D. Nilai Ekonomi dalam Budaya Slametan dan Tahlilan 

Budaya slametan dan tahlilan merupakan salah satu realisasi ritual keagamaan 

yang telah terlanjur mengakar dalam kehidupan masyarakat Muslim Indonesia, terutama 

di daerah Jawa. Ritual tersebut bukan hanya berkaitan dengan dimensi religius dan sosial, 

tetapi juga memiliki “lapisan” ekonomi yang sering kurang mendapat sorotan secara 

sistematis. Pada tradisi slametan terdapat dimensi ekonomi yaitu pada redistribusi 

ekonomi terjadi melalui sedekah dan pembagian makanan dalam slametan, yang 

membantu masyarakat kurang mampu. Selain itu, terdapat berbagai bisnis lokal terlibat 

dalam persiapan slametan, mulai dari penjual makanan, tukang masak, hingga penyedia 

perlengkapan acara.(Nabila et al., 2025) 

Nilai ekonomi dalam konteks ritual ini dapat dipahami sebagai mekanisme 

perputaran ekonomi komunitas melalui pengeluaran untuk jamuan makanan, pengadaan 

perlengkapan, serta jasa-tenaga yang dilibatkan dalam penyelenggaraan acara. Misalnya, 

aktivitas tersebut mendorong pedagang makanan, tukang masak, penyedia tenda, dan 

pelaku usaha mikro lokal untuk terlibat. Sebagai hasilnya, ritual yang tampak religius 

menghasilkan efek ekonomi riil di tingkat lokal.(Anwar, 2021) 

Nilai ekonomi yang muncul bukan ditujukan semata-mata untuk profit atau 

komersialisasi, melainkan lebih kepada redistribusi sosial dan solidaritas ekonomi. 

Sebagai contoh, kelompok masyarakat memandang jamuan dalam acara tahlilan atau 

slametan sebagai bentuk shadaqah atau sedekah bersama, yang implikasinya adalah 



 

37 
 

membantu mereka yang tertinggal atau menunjukkan rasa kebersamaan.(Faturohman, 

2024) 

Aspek ekonomi dalam tradisi ini menggambarkan adanya aktivitas ekonomi 

berskala kecil yang berpusat pada masyarakat setempat, di mana warga lokal berperan 

sebagai pelaku dan konsumen utama dalam memenuhi kebutuhan upacara. Salah satu 

kajian menyatakan bahwa penyediaan hidangan makanan dan minuman pada setiap 

kegiatan keagamaan mampu mendorong perputaran ekonomi masyarakat, terutama bagi 

pedagang kecil dan pelaku usaha mikro di lingkungan desa.(Anwar, 2021) 

Dalam perspektif budaya Islam Nusantara, praktik seperti tahlilan dan slametan 

dipandang sebagai hasil perpaduan harmonis antara ajaran Islam dan tradisi lokal yang 

bernilai positif. Beberapa kajian menyebutkan bahwa “tahlilan tidak hanya berfungsi 

sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana pelestarian budaya dan penguat 

solidaritas sosial dalam masyarakat”(Aini & Ribawati, 2025). Akibatnya nilai ekonomi 

yang muncul pun tak terlepas dari konteks sosial–kultural masyarakat setempat. 

Lebih lanjut, nilai ekonomi yang timbul dalam ritual ini dapat dijabarkan dalam dua 

aspek utama yaitu pertama, untuk konsumsi ritual sebagai pengeluaran masyarakat untuk 

kebutuhan jamuan, dekorasi, transportasi, dan lain-lain, serta kedua kesempatan ekonomi 

sebagai peluang pelibatan usaha lokal dan tenaga kerja informal.(Nabila et al., 2025) 

Berdasarkan perspektif ekonomi lokal, ritual slametan tersebut bisa dijadikan 

sebagai salah satu instrumen pemutaran ekonomi mikro berbasis budaya. Karena setiap 

ritual mendorong aktivitas ekonomi sekitar, seperti pedagang makanan, jasa 

pengangkutan, alat makan, dan perlengkapan acara bahkan membantu menjaga 

keberlangsungan usaha kecil. Dalam hal ini, ritual tradisi menjadi economic driver lokal. 

Dalam kerangka nilai Islam, kita bisa menafsirkan bahwa pengeluaran untuk ritual 

seperti slametan dan tahlilan bukan semata membelanjakan harta secara konsumtif, 

melainkan bisa dilihat sebagai bentuk infak atau pengorbanan sosial yang bersifat 

keberkahan. Maka dari itu, nilai ekonomi ritual ini harus dibaca dalam konteks 

kebermanfaatan sosial, bukan akumulasi keuntungan pribadi. 

Namun demikian, perlu ditekankan bahwa aspek ekonomi dari tradisi ini tidak 

seharusnya mengaburkan makna utamanya yang bersifat spiritual, sosial, dan religius. 

Kajian mengenai slametan dalam perspektif Aswaja menegaskan bahwa “para ulama 

menilai pentingnya menjaga keseimbangan, dengan menitikberatkan pada nilai sosial dan 

spiritual, bukan pada kemegahan materiil.”(Nabila et al., 2025) 

Dengan demikian, nilai ekonomi dalam budaya slametan dan tahlilan hendaknya 

dipandang sebagai salah satu elemen penting dalam memahami bagaimana ritual tradisi 



 

38 
 

berfungsi sebagai mekanisme sosial-ekonomi di masyarakat Indonesia. Buku atau kajian 

yang hanya membaca ritual tersebut sebagai “adat” atau “keagamaan” saja menjadi kurang 

memadai tanpa melihat aspek ekonomi dan ekonomi lokalnya. 

Sebagai implikasi praktis, pemangku kebijakan lokal,  seperti pemerintah desa, 

lembaga keagamaan, dan komunitas dapat mempertimbangkan bagaimana memfasilitasi 

ritual-ritual tersebut agar lebih inklusif secara ekonomi, memberdayakan usaha mikro 

lokal, dan menjaga keseimbangan antara aspek ritual, sosial, dan ekonomi. Dengan 

menjaga keseimbangan tersebut, ritual slametan dan tahlilan dapat terus menjadi tradisi 

yang hidup dan bermakna bagi masyarakat. 

 

SIMPULAN 

Budaya slametan dan tahlilan merupakan warisan spiritual dan sosial yang 

mencerminkan harmonisasi antara ajaran Islam dan tradisi lokal masyarakat Jawa. Melalui 

proses panjang Islamisasi yang damai, kedua tradisi ini berhasil menyatu dalam 

kehidupan keagamaan masyarakat tanpa menanggalkan nilai-nilai kultural yang telah ada. 

Slametan dan tahlilan bukan hanya bentuk ibadah ritual, tetapi juga simbol solidaritas 

sosial yang memperkuat kohesi masyarakat. Keduanya menjadi ruang di mana nilai-nilai 

keislaman seperti syukur, doa, sedekah, dan ukhuwah diterjemahkan secara nyata dalam 

praktik kehidupan sehari-hari. 

Dari sisi sosial, slametan dan tahlilan memainkan peran penting dalam menjaga 

keseimbangan sosial, memperkuat hubungan antarsesama, dan menumbuhkan semangat 

gotong royong. Kegiatan ini menumbuhkan rasa kesetaraan, kebersamaan, serta 

memperkecil jarak sosial di tengah masyarakat. Nilai-nilai egalitarianisme, kepedulian, 

dan kebersamaan yang tumbuh melalui tradisi ini menjadikan slametan dan tahlilan 

sebagai mekanisme sosial yang efektif dalam mempertahankan harmoni komunitas di 

tengah arus modernisasi dan individualisme masyarakat kontemporer. 

Sementara itu, dari aspek ekonomi, tradisi ini memperlihatkan bagaimana nilai-

nilai keagamaan dapat berfungsi sebagai penggerak ekonomi masyarakat. Aktivitas 

ekonomi yang menyertai slametan dan tahlilan, seperti penyediaan bahan makanan, jasa 

katering, dan perlengkapan acara, menciptakan efek ekonomi mikro yang signifikan di 

tingkat lokal. Nilai ekonomi dalam tradisi ini bukanlah untuk mencari keuntungan pribadi, 

melainkan bentuk redistribusi sosial yang memperkuat solidaritas dan menumbuhkan 

keberkahan. Dengan demikian, slametan dan tahlilan dapat dipandang sebagai sistem 

ekonomi berbasis komunitas yang berlandaskan semangat infak, sedekah, dan ta‘awun. 



 

39 
 

Pada akhirnya, budaya slametan dan tahlilan menggambarkan wajah Islam 

Nusantara yang moderat, adaptif, dan kontekstual. Tradisi ini membuktikan bahwa budaya 

lokal dapat menjadi media dakwah yang efektif sekaligus sarana pembentukan 

masyarakat beriman dan berkeadaban. Tantangan ke depan adalah menjaga 

keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, dan ekonomi agar tradisi ini tidak 

kehilangan esensinya. Dengan pemahaman yang proporsional dan berlandaskan nilai-nilai 

Islam, slametan dan tahlilan dapat terus menjadi sumber inspirasi moral, solidaritas 

sosial, dan pemberdayaan ekonomi bagi umat. 

 

DAFTAR PUSTAKA/ REFERENCES 

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., & Chotimah, O. (2022). Metode Penelitian Kualitatif 
Studi Pustaka. Edumaspul - Jurnal Pendidikan, 6(1), 974–980. 

Aini, A. Q., & Ribawati, E. (2025). Tradisi Tahlilan sebagai Kearifan Lokal Islam Nusantara: 
Perspektif Historis dan Nilai Sosial Budaya Masyarakat Jawa. Triwikrama: Jurnal Ilmu 
Sosial, 9(9), 1–5. 

Ainunnajib, M., Rohman, F., Islam, U., & Ulama, N. (2025). Pendidikan Toleransi Antar Umat 
Beragama Berbasis Budaya Lokal: Studi Kasus Selametan Kematian di Desa Plajan 
Pakis Aji Jepara. TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(2), 316–
326. 

Andana, R., Ramli, M., Atmoko, A., & Hanurawan, F. (2025). Unveiling gratitude in Javanese 
Muslim hajatan traditions : Cultural wisdom and social cohesion in the midst of 
modernization. Social Sciences & Humanities Open, 11(February), 101321. 
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2025.101321 

Anwar, K. (2021). NU, Tradisi, dan Pemberdayaan Ekonomi Umat. NU Online. 
https://jateng.nu.or.id/opini/nu-tradisi-dan-pemberdayaan-ekonomi-umat-4dC4O 

Awalin, F. R. N. (2018). Slametan: Perkembanganya Dalam Masyarakat Islam jawa Di Era 
Milenial. Ikadbudi, 7, 11. 

Faturohman. (2024). Tradisi Tahlilan pada Masyarakat Kampung Cijambe Sumedang : 
Studi Living Quran. TA’LIM: Jurnal Multidisiplin Ilmu, 3(1), 23–32. 

Geertz, C. (2014). Agama Jawa; Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa. 
Komunitas Bambu. 

Hasan, R., Tobroni, & Faridi. (2018). Agama dalam Pandangan Antropolog: Perspektif 
Sosial Budaya. TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 9(1), 185–199. 
https://doi.org/10.52266/tadjid.v9i1.4315 

Hidayat, R., & Al Kadzim, M. (2022). Reaktualisasi Toleransi Beragama Surah Al-Kafirun 
(Telaah Perbandingan Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Maraghi). TAJDID: Jurnal Ilmu 
Ushuluddin, 21(1), 26–52. https://doi.org/10.30631/tjd.v21i1.232 

Madjid, N. (1997). Bilik-Bilik Pesantren. Dian Rakyat dan Paramadina. 

Naafi, A., & Amika, W. (2019). Tradisi Slametan pada Masyarakat Jlatren, Jogotirto Berbah, 
Sleman,Yogyakarta. Dimensia: Jurnal Kajian Sosiologi, 8(1), 1–13. 

Nabila, I., Hikmah, N., & Mubin, N. (2025). Tradisi Slametan dalam Perspektif Ahli Sunnah 
Wal Jama’ah: antara Pelestarian Budaya dan Ajaran Islam. An Najah: Jurnal 



 

40 
 

Pendidikan Islam Dan Sosial Agama, 04(04), 43–49. 

Pianto, H. A., & Yusuf, M. (2024). Slametan: Sebuah Ritual Akulturasi Budaya Jawa dan 
Islam. BAKSOOKA: Jurnal Penelitian Ilmu Sejarah, Sosial Dan Budaya, 3(1), 4. 
https://ejournal.stkippacitan.ac.id/ojs3/index.php/baksooka/article/download/11
00/806 

Satimin, S., Ismail, I., & Marhayati, N. (2021). Nilai-Nilai Filosofis Upacara Hari Kematian 
Dalam Tradisi Jawa Ditinjau Dari Perspektif Sosial. Dawuh, 2(2), 61–68. 

Subqi, I., Sutrisno, & Ahmadiansah, R. (2018). Islam dan Budaya Jawa. Penerbit Taujih. 

Sumardi, E. (2021). Makna Simbol Ingkung dan Sego Wuduk dalam Tradisi Selamatan 
Kematian di Kecamatan Putri Hijau Kabupaten Bengkulu. Jurnal Manthiq, 6(1), 92–
124. 

Taufiqurahman, S., Suwandi, & Sari, D. Y. (2025). Nilai-nilai Islam pada Tradisi Selametan 
Masyarakat di Desa Sempu. Social Science Academic, 123–131. 

Wibowo, A. S., Kurniawan, E., & Aricindy, A. (2025). Kebertahanan Budaya Jawa pada 
Masyarakat Transmigran di Kota Metro dan Wilayah Penyanggah : Studi Observasi 
Lapangan dan Studi Pustaka The Survival of Javanese Culture in Transmigrant 
Communities in Metro City and the Buffer Zone : A Field Observation Stu. JICN: Jurnal 
Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 2(5), 8352–8362. 

Zulkarnain. (2013). Tradisi slametan Jumat Legi upaya mempertahankan solidaritas sosial 
masyarakat desa. Jurnal Studi Sosial, 5(2), 113–126. https://lp2m.um.ac.id/wp-
content/uploads/2014/03/7.pdf 

 


